

## 二、荀子論非十二子

乘世道不寧,以邪說混淆視聽者大有人在,如 約468-376 B.C.)、宋鈃、慎到(約395-315 B.C. )、田駢(約370-291 B.C.)、惠施(390-317 B.C. )、鄧析(545-501 B.C.)、子思(483-402 B.C.)、孟軻 (372-289 B.C.) 等十二人便是。世間只有孔子(551-479 B.C.)的學說最為正確,只有舜、禹之治最理 想,故當今聖人要學習他們,去除邪說,以弘揚 「聖王之跡」。是以本篇實際上是對當時各種學 說的評論。

假今之世, 飾邪說, 交姦言, 以梟亂天下, 矞宇嵬瑣, 使天下混然不知是非治亂之所存者 有人矣。

〔注釋〕泉:通「撓」,擾。矞(決):同「 譎」,欺詐。宇:通「譎」(虚),誇大 。嵬(歸):通「傀」(歸),怪誕,怪 異。瑣:委瑣,鄙陋庸俗。

[譯文]如今這時代,以粉飾邪惡的說法美化 奸詐的言論來搞亂天下,用那些詭詐、誇 大、怪異、委瑣的言論,使天下人混沌不 知是非標準、治亂原因的,已有這樣的人 了。 縱情性,安恣睢,禽獸行,不足以合文通治;然而其持之有故,其言之成理,足以欺惑愚眾。是它囂、魏牟也。

[注釋]它囂:人名,生平無考。魏牟:即戰國時魏國的公子牟,《漢書·藝文志》歸入道家,著錄有《公子牟》四篇。

[譯文] 縱情任性,習慣恣肆放蕩,行為像禽獸一樣,談不上合乎禮義,以及和正確的政治原則相貫通;但他們立論時卻有根據,解說論點時又有條理,足以欺騙蒙蔽愚昧的民眾。它囂、魏牟就是這種人。

魏牟,戰國時魏國人。即魏公子牟,因封於中山,也叫中山公子牟。與公孫龍(320-250 B.C.) 交好。曾說「身在江海之上,心居乎魏闕之下」(《呂氏春秋·審為》)。荀子在〈非十二子〉〉中批評他:「縱情性,安恣睢。」《漢

書·藝文志》著錄《公子牟》四篇, 早佚。



邯鄲學步橋

忍情性, 綦谿利跂, 苟以分異人為高, 不足以合大眾, 明大分; 然而其持之有故, 其言之成理, 足以欺惑愚眾, 是陳仲、史鰌也。

[注釋] 綦(其):《穀梁傳·昭公二十年》: 「兩足不能相過,齊謂之綦。」即一隻腿瘸 了而踮著走路。谿:通「蹊」,小路。綦谿 :指在人生道路上節制自己而只在小路上行 走。利:通「離」。跂(企):通「企」, 踮起腳跟。利跂:指背離世俗而獨行。苔: **苟且,不正當,指不合禮義。分異人:即「** 分於人、異於人」,與別人區別、與別人不 同。大分:指忠孝的大義(楊倞說)。

[譯文]抑制人性人情,偏離大道,離世獨行, 不循禮法,以與眾不同為高尚,不能和民眾 合一,不能彰明忠孝大義;但他們立論時卻 有根據,解說論點時又有條理,足以欺騙蒙 蔽愚昧的民眾。陳仲、史鰌就是這種人。



陳仲

陳仲, 一名陳仲子、田仲、於陵中子等。本名陳定 ,字子終,是戰國著名賢士。先祖為陳國公族,避戰 亂逃到齊國,改為田氏,故稱田仲。其兄是齊國的卿 大夫, 封地在蓋邑, 年收入達萬鐘之多。仲子以為不 義,避兄離母。又先後堅辭不受齊國大夫、楚國國相 等職,隱居長白山中,終日為人灌園,以示「不入汙 君之朝,不食亂世之食」,最終餓死。其學識淵博, 品德高尚,反對驕奢淫逸,提倡廉潔自律,整頓世風 , 純潔社會。主張影響很大, 齊王請他到稷下學宮講 學。其學說自成一家,被稱為「於陵學派」(於陵係 長山古稱,今鄒平縣臨池鎮境內),荀子曾列為戰國 時六大家代表人物。齊宣王時,孟子來齊,曾高度評 價其為「齊之巨擘」。主要保存於《於陵子》一書中

不知壹天下、建國家之權稱,上功用、大 儉約,而侵差等,曾不足以容辨異,縣君臣 ;然而其持之有故,其言之成理,足以欺惑 愚眾,是墨翟、宋鈃也。

[注釋]權:秤錘。稱:同「秤」。權稱:即權 衡指法度。上:同「尚」。大:重優 :輕慢。墨翟:戰國初魯國人(一說宋國人 ),墨家學派創始人,主張節用、節葬, 對禮樂,主張兼愛、平等。宋鈃(堅):他 書又稱宋榮子,戰國時宋國人,主張禁攻, 認為人的本性是少欲的。 [譯文]不懂得統一天下、建立國家法度,崇尚功利實用,重視節儉而輕慢等級差別,甚不容許人與人間有分別和差異存在,也不讓君臣間有上下的懸殊;但他們立論時卻有根據,解說論點時又有條理,足夠用來欺騙蒙蔽愚昧的民眾。墨翟、宋鈃就是這種人。



尚法而無法,下脩而好作,上則取聽於上,下則取從於俗,終日言成文典,反紃察之,則偶然無所歸宿,不可以經國定分;然而,其持之有故,其言之成理,足以欺惑愚眾,是慎到、田駢也。

[注釋]紃(循):通循、巡。紃察:來回考察。倜(惕)然:遠離的樣子,此形容迂闊而遠離實際。田駢:戰國時齊國人,與慎到同一學派。

[譯文]推崇法治但又沒有法度,卑視賢能的人而喜歡另搞一套,上則聽從君主,下則依從世俗,整天談論制定禮義法典,但反複考察這些典制,就會發現它們迂遠得沒有一個最

終的著落點,不可以用來 治理國家、確定名分;但 他們立論時卻有根據,解 說論點時又有條理,足夠 用來欺騙 蒙蔽愚昧的民眾 。慎到、田駢就是這種人



不法先王,不是禮義,而好治怪說,玩琦 辭,甚察而不惠,辯而無用,多事而寡功, 不可以為治綱紀;然而其持之有故,其言之 成理,足以欺惑愚眾,是惠施、鄧析也。

〔注釋〕琦:通奇。惠:恩惠,好處。 〔譯文〕不效法古代聖明的帝王,不贊成禮義, 而喜歡鑽研奇談怪論,玩弄奇異的詞語, 常明察但毫無用處,雄辯動聽但不切實際, 做很多事但功效卻很少,不可以作為治國的 綱領;但他們立論時卻有根據,解說論點時 又有條理,足夠用來欺騙蒙蔽愚昧的民眾。 惠施、鄧析就是這種人。 略法先王而不知其統,猶然而材劇志大,聞見雜博。案往舊造說,謂之五行,甚僻違而無類,幽隱而無說,閉約而無解。案飾其辭而祗敬之曰:此真先君子之言也。子思唱之,孟軻和之,世俗之溝猶瞀儒,嚾噬然不知其所非也,遂受而傳之,以為仲尼、子為茲厚於後世,是則子思、孟軻之罪也。

〔注釋〕然而猶:《集解》作「猶然而」,據宋 浙本改。材:通才。劇:繁多。案:通按。 五行:即五常,指仁、義、禮、智、信。祗 (知);恭敬。子思:戰國時魯國人,姓孔 ,名伋,孔子的孫子,儒家的代表人物之一 。唱:同倡。孟軻:戰國中期鄒國人,字子與,是子思的學生(一說是子思學生的學生),是孔子之後最有影響的儒家代表人物過去一直被尊為「亞聖」。溝瞀(冒):通际人物。猶:語助詞。確瓘然:這「內人」,當是「子子」之誤。

[譯文]大致上效法古代聖明的帝王而不知道他們的要領,然而還是自以為才氣橫溢、志向遠大、見聞豐富廣博。根據往古舊說來創建新說,稱為「五行」,非常乖僻背理而不合禮法,幽深隱微而難以講說,晦澀纏結而無從解釋,卻還粉飾他們的言論而鄭重其事地

說:這真正是先師孔子的言論啊。子思宣導,孟軻附和,社會上那些愚昧無知的儒生七 嘴八舌地不知道他們的錯誤,於是就接受了

這種學說而傳授它,以 為是孔子、子弓立此學 說來嘉惠於後代。這就 是子思、孟軻的罪過。



若夫總方略, 齊言行, 壹統類, 而群天下 之英傑,而告之以大古,教之以至順,奧窓 之間, 簟席之上, 斂然聖王之文章具焉, 佛 然平世之俗起焉, 六說者不能入也, 十二子 者不能親也,無置錐之地,而王公不能與之 争名;在一大夫之位,則一君不能獨畜,一 國不能獨容,成名況乎諸侯,莫不願以為臣 , 是聖人之不得勢者也, 仲尼、子弓是也。

[注釋]道:《集解》作「古」,據《韓詩外傳》 卷四第二十二章改。順:理(見《說文》)。 奧:屋子裏的西南角。窔(要):屋子裏的東南 角。簟(殿):竹席。佛(勃):通勃。平世: 政治清明的時代。畜:養,任用。君主任用臣子,便用俸禄來養活臣子,所以「畜」即指任用人。一君不能獨畜:這種聖人應該是天子的輔佐,所以說「一君不能獨畜」。成:通「盛」。況:比。

[譯文]至於總括治國的方針策略,端正自己的言論行動,統一治國的綱紀法度,從而彙聚天下的英雄豪傑,把根本原則告訴給他們,拿最正確道理教導他們;在室堂之內、竹席之上,那聖明帝王的禮義制度集中具備於此,那太平時代的風俗蓬勃興起於此。上述六種學說是不能侵入這講堂,那十二個人是不能接近這講席。他們雖然沒有立錐之地,但

天子諸侯不能與之競爭名望;他們雖然只是 處在一個大夫的職位,但不是一個諸侯國的 國君所能單獨任用,不是一個諸侯國所能單



一天下,財萬物,長養人民,兼利天下, 通達之屬,莫不從服,六說者立息,十二子 者遷化,則聖人之得勢者,舜、禹是也。

[注釋]財:通裁,控制,安排。

[譯文]統一天下,管理萬物,養育人民,使天下人都得到好處,凡能到達的地方沒有人不服從。上述六種學說立刻消聲匿跡,十二個人也棄邪從正。這是聖人中得到了權勢的人啊,舜、禹就是這種人。

今夫仁人也,將何務哉?上則法舜、禹之制,下則法仲尼、子弓之義,以務息十二子之說,如是則天下之害除,仁人之事畢,聖王之跡著矣。

[譯文]當今講究仁德的人該致力於什麼?上應師法舜、禹的政治制度,下應師法仲尼、子弓的道義,以求消除上述十二個人的學說。像這樣,那麼天下的禍害除去了,仁人的任務就完成了,聖明帝王的事蹟也就彰明了。

信信,信也;疑疑,亦信也。貴賢,仁也; 賤不肖,亦仁也。言而當,知也;默而當,亦 知也,故知默猶知言也。故多言而類,聖人也 ;少言而法,君子也;多少(言)無法,而流 湎然,雖辯,小人也。故勞力而不當民務,謂 之姦事, 勞知而不律先王, 謂之姦心; 辯說譬 諭, 齊給便利, 而不順禮義, 謂之姦說。此三 姦者, 聖王之所禁也。知而險, 賊而神, 為詐 而巧,言無用而辯,辯不惠而察,治之大殃也 。行辟而堅, 飾非而好, 玩姦而澤, 言辯而逆 , 古之大禁也。知而無法, 勇而無憚, 察辯而 操僻淫,大而用之,好姦而與眾,利足而迷, 負石而墜,是天下之所弃也。

[大意]本段義承上文,對言論進行普遍意義上的評價。指出多言而善、少言而法是聖人君子之行,而不順禮義的言論則是奸言,必為天下所棄。

〔注釋〕故:猶「夫」,發語詞。為:通「偽」,詭 詐。辟:通「僻」,邪僻,邪惡。操僻:指「治怪說 ,玩琦辭」。淫:過分、放蕩。大:同「太」,過分 ,驕奢。之:指代自己。

〔譯文〕相信可信的東西,是確信;懷疑可疑的東西,也是確信。尊重賢能的人,是仁愛;卑視不賢的人,也是仁愛。說得恰當,是明智;沉默得恰當,也是明智。故懂得在什麼場合下沉默不言等於懂得如何說話。話說得多而合乎法度,便是聖人;話說得少而合乎法度,就是君子;說多說少都不合法度而放縱沉醉其中,即使能言善辯,也是個小人。用盡力氣而不合

於民眾需求,就叫做奸邪政務;費盡心思不以古代聖 王的法度為準則,叫做奸邪心機;辯說比喻起來迅速 敏捷而不遵循禮義,叫做奸邪辯說。這三種奸邪的東 西,是聖明帝王所禁止的。生性聰明而險惡,手段狠 毒而高明,行為詭詐而巧妙,言論不切實際而雄辯動 聽,辯說毫無用處而明察入微,這些是政治方面的大 禍害。為非作歹又很堅決,文過節非似很完美,玩弄 奸計似有恩澤,能言善辯而違反常理,這些是古代特 别加以禁止的。聰明而不守法度,勇敢而肆無忌憚, 明察善辯而所持論點怪僻不經,荒淫驕奢而剛愎自用 ,喜歡搞陰謀詭計而同黨眾多,這就像善於奔走而誤 入迷途、背著石頭而失足掉下,這些都是天下人所拋 棄的啊。

兼服天下之心:高上尊貴不以驕人,聰明聖 知不以窮人, 齊給速通不爭先人, 剛毅勇敢不 以傷人;不知則問,不能則學,雖能必讓,然 後為德。遇君則修修臣下之義,遇鄉則修長幼 之義,遇長則修子弟之義,遇友則修禮節辭讓 之義,遇賤而少者,則修告導寬容之義。無不 爱也, 無不敬也, 無與人爭也, 恢然如天地之 **范萬物。如是則賢者貴之,不肖者親之。如是** 而不服者,則可謂訴怪狡猾之人矣,雖則子弟 之中,刑及之而官。詩云:「匪上帝不時,殷 不用舊;雖無老成人,尚有典刑;曾是莫聽, 大命以傾。此之謂也。

[大意]論述征服人心的方法。這種方法就是修禮和保持謙遜寬容有節的品德,做到泛愛泛敬,不與人爭,則天下服心。

〔注釋〕恢然:廣大的樣子。苞:同「包」。話:通「妖」,怪異邪惡。引詩見《詩·大雅·蕩》。殷:商,此指商紂王。老成人:經歷多、做事穩重之臣,像伊尹(商湯之相)之類。大命:指國家的命運,政權。傾:傾覆。

〔譯文〕使天下人對自己心悅誠服的辦法是:高高在上、職位尊貴,但不因此而傲視別人;聰明睿智、通達事理,但不因此而使人難堪;才思敏捷、迅速領悟,但不在別人。而前搶先逞能;剛強堅毅、勇敢大膽,但不因此而傷害別人。不懂就請教,不會就學習;即使能力強也一定謙讓,這才算有道德。面對君主就奉

行做臣子的道義,面對鄉親就講求長幼之間的道德標 準,面對父母兄長就遵行子弟的規矩,面對朋友就講 求禮節謙讓的行為規範,面對地位卑賤而年紀又小的 人就實行教導寬容的原則。無所不愛,無所不敬,從 不與人爭執,心胸寬廣得就像天地包容萬物那樣。像 這樣的話,那麼賢能的人就會尊重你,不賢的人也會 親近你。像這樣如果還不對你心悅誠服的,那就可以 稱之為怪異奸滑之人了,即使他在你的子弟之中,刑 罰加到他身上也是應該的。《詩經》言:「並非上帝 不善良,是紂王不用舊典章。雖然沒有老成之臣,還 有法典可依循。竟連這個也不聽,王朝因此而斷 送。」說的就是這個。

古之所謂士仕者,厚敦者也,合群者也,樂富貴者也,樂分施者也,遠罪過者也,務事理者也,羞獨富者也。今之所謂士仕者,汙漫者也,賊亂者也,恣睢者也,貪利者也,觸抵者也,無禮義而唯權執之嗜者也。

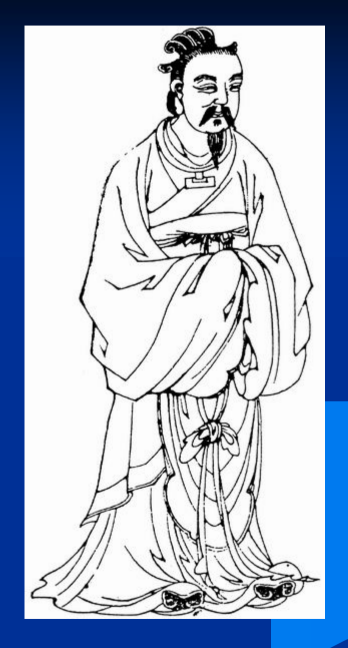
〔注釋〕士仕:與下「處士」對應,當作「仕士」。 下同。樂富貴:《韓非子·六反》:「富貴者,人臣 之大利也。」荀子贊成當官者應樂富貴。韓非本此。 〔譯文〕古代所說出仕官員,是樸實厚道的人,是和民眾 打成一片的人,是樂於富貴的人,是樂意施捨的人,是 離罪過的人,是樂於富貴的人,是樂意施捨的人,是 離罪過的人。現在所說的出仕的官員,是污穢卑鄙的人,是 破壞搗亂的人,是恣肆放蕩的人,是貪圖私利的人,是觸 犯法令的人,是不顧禮義而只貪求權勢的人。 古之所謂處士者,德盛者也,能靜者也,修正者也,知命者也,箸是者也。今之所謂處士者,無能而云能者也,無知而云知者也,利心無足而佯無欲者也,行偽險穢而彊高言謹慰者也,以不俗為俗,離縱而跂訾者也。

是沒有才能而自吹有才能的人,是沒有智慧而自吹有智慧的人,是貪得之心永不能滿足而又假裝沒有貪欲的人,是行為陰險骯髒而又硬要吹嘘自己謹慎老實的人,是把不同于世俗作為自己的習俗、背離世俗而獨

行自高的人。



士君子之所能不能為。君子能為可貴,不能 使人必貴己;能為可信,不能使人必信己;能 為可用,不能使人必用己。故君子恥不修,不 恥見汗; 恥不信, 不恥不見信; 恥不能, 不恥 不見用。是以不誘於譽,不恐於誹,率道而行 ,端然正己,不為物傾側,夫是之謂誠君子。 詩云:「溫溫恭人,維德之基。」此之謂也。 [譯文] 士君子所能做到的和不能做到的是: 君子能 夠做到品德高尚而可以被人尊重,但不能使別人一定 來尊重自己;能夠做到忠誠老實而可以被人相信,但 不能使別人一定相信自己; 能夠做到多才多藝而可以 被人任用,但不能使別人一定任用自己。所以君子把 自己的品德不好看作恥辱,而不把被人污蔑看作恥辱



;把自己不誠實看作恥辱,而 不把不被信任看作恥辱;把自 己無能看作恥辱,而不把不被 任用看作恥辱。因此, 君子不 被榮譽所誘惑,也不被誹謗所 嚇退,遵循道義來做事,嚴肅 地端正自己,不被外界事物弄 得神魂顛倒,這叫做真正的君 子。《詩經》說: 溫柔謙恭 的人們,是以道德為根本。 說的就是這種人啊。

士君子之容,其冠進,其衣逢,其容良,儼 然, 壯然, 祺然, 蕼然, 恢恢然, 廣廣然, 昭 昭然, 蕩蕩然, 是父兄之容也。其冠進, 其衣 逢,其容殼,儉然,恀然,輔然,端然,訾然 ,洞然,綴綴然,瞀瞀然,是子弟之容也。 「注釋」進:俞樾認為通「峻」,高貌。恀(齒)然 :依賴長者的樣子。訾(姿):楊倞謂與「孳」同, 柔弱貌。「孳」通「孜」,勤勉意。 [譯文] 士君子的儀容是:帽子高高豎起,衣服寬寬大大 ,面容和藹可親,莊重,偉岸,安泰,瀟脫,寬宏,開闊 ,明朗,坦蕩,這是做父兄的儀容。那帽子高高豎起,衣 服寬寬大大,面容謹慎誠態,謙虚,溫順,親熱,端正, 勤勉,恭敬,追隨左右,不敢正視,這是做子弟的儀容。

吾語汝學者之嵬容:其冠統,其纓禁緩,其 容簡連,填填然,狄狄然,莫莫然,瞡瞡然, 瞿瞿然, 盡盡然, 盱盱然; 酒食聲色之中, 則 瞒瞒然, 瞑瞑然; 禮節之中, 則疾疾然, 訾訾 然; 勞苦事業之中,則儢儢然,離離然,偷儒 而罔,無廉恥而忍謑韵,是學者之嵬也。 [注釋] 絻:「俛」,同「俯」。禁:同「襟」、「 衿」,結,系。狄:通「趯」,跳躍。罔:不伯別人 議論。謑韵(洗構):辱罵。韵:同「詬」,罵。 [譯文] 我告訴你們那些學者的怪模樣:那帽子向前 而低俯,那帽帶束得很松,那面容傲慢自大,自滿自 足,時而跳來跳去,時而一言不發,或眯起眼睛東張 西望,或睁大眼睛盯著不放,似乎要一覽無餘的樣子

。在吃喝玩樂的時候,就神情迷亂,沉溺其中;在行禮節的時候,就面有怨色,口出怨言;在勞苦的工作之中,就懶懶散散,躲躲閃閃,苟且偷安而無所顧忌,沒有廉恥之心而能忍受污辱謾罵。這就是那些學

者的怪模樣。



弟佗其冠,神禫其辭,禹行而舜趨,是子張 氏之賤儒也。正其衣冠,齊其顏色,嗛然而終 日不言,是子夏氏之賤儒也。偷儒憚事,無廉 恥而耆飲食,必曰君子固不用力,是子游氏之 賤儒也。

〔注釋〕弟(頹) 佗:頹唐,隕落的樣子。神禪:通 「沖淡」,平淡。禹行而舜趨:傳說禹治水時,腿瘸 了,只能踮著腳走路。據說舜在父母前總是低頭而趨 (禮貌地小步快走),以表示恭敬。這指子張氏之賤 儒仿效禹、舜走路,故作聖人之態。子張:姓顓孫, 名師,春秋時陳國人,孔子的學生。子夏:即卜商 春秋時衛國人,孔子的學生。書:同「嗜」。子游: 即言偃,春秋時吳國人,孔子的學生。 〔譯文〕帽子戴得歪斜欲墜,話說得平淡無味,學禹的跛行,學舜的快走,這是子張一派的

賤儒。衣冠整齊,面色嚴 肅,口裏像含著什麼東西 似地整天不說話,這是子 夏一派的賤儒。苟且偷懶 怕事,沒有廉恥之心而熱 衷於吃喝,總是說 君子 本來就不用從事體力勞動 , 這是子游一派的賤儒



彼君子則不然,佚而不惰,勞而不慢,宗原 應變,曲得其宜,如是然後聖人也。

[注釋]佚:同「逸」。侵:同「慢」。

〔譯文〕那君子就不是這樣。他們雖然安逸卻不懶惰 ,即使勞苦也不懈怠,尊奉那根本的原則來應付各種 事變,各方面處理得都很恰當,像這樣,然後才可以 成為聖人。

〔大意〕對出任官員、隱士、士君子、學者行為的描述。指出當今之世出任與未出任的人是一些恣睢貪利、虛偽做作的傢伙;當今的學者是一群道貌岸然,表面上高深莫測實際上毫無廉恥的人。通過對比,作者歌頌了士君子的美德。此段實際是對十二子之類人的批評,反映了荀子對時事的態度。